## ಮ್ಗಾಗಮು ದಾನಿ Yoga and Its Obje

ఆంగ్లమూలము: త్రీఅరవిందుల

అనువాదకులు : 🔥 టి. పూర్ణ

త్రీ దివ్యమాత శత జంద గ్రంథ ప్రచురణ సమీ హెడ్డాబాద్ 500768.

## పు దాని లక్ష్యాలు

ga and Its Objects)

ూలము: త్రీఅరవిందులు

కులు : త్రీ టి. పూర్ణచం(దరావు

సెవ్యమాత శత జయంతి ంథ ప్రచురణ సమితి హెడ్రాబాద్..500768. Yogamu: Dani Lakshyalu

Copy Right: Sri Aurobindo Ashram Trust

Pondicherry-2.

Published by: Sri Divya Mata Shata Jayanti-Grandha

Prachurana Samiti,

Hyderabad.

1st Edition: 4-4-1980

Copies : 500

C/o: Institute of Human Study,

2-2-4/1, University Road,

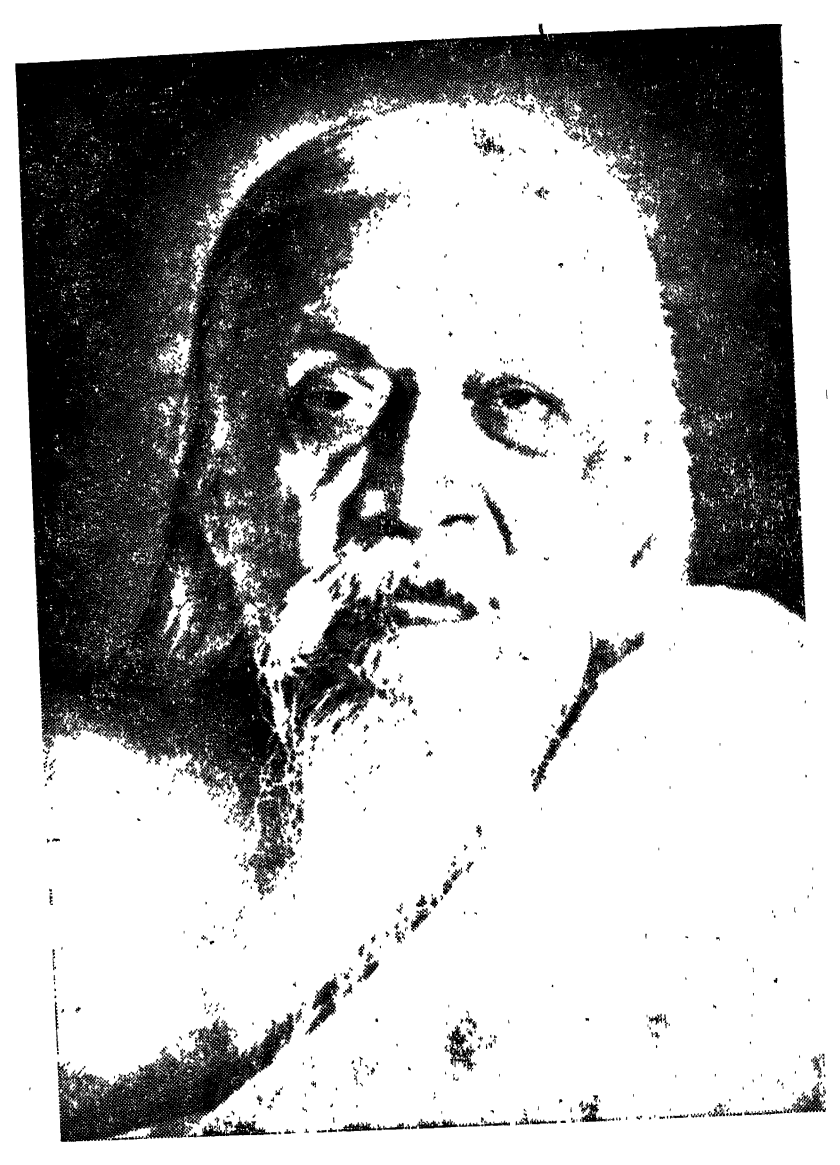
Hyderabad-5000768.

Price : Rs. 1-50

Printers : Sudarshan Printers,

Esamia Bazar,

Hyderabad-500027.



Sri Aurobindo

## యోగము: దానిలజ్యౌలు

(శ్రీఆరవిందుల Yoga and Its objects అనే గంథానికి స్వేహ్ఛనువాదం)

మనం ఆశ్యనించే యోగం మనకోనమేకాడు. దైవంకోసం దైవేద్భను [ప్రపంచిందే యోగం మనకోనమేకాడు. దైవంకోసం దైవేద్భను [ప్రపంచిందే టేమర్డిందే జేయటము, ఆర్యాత్మిక పరివర్ధనను కలిగించటము, మనో, పాణ, భౌతిక స్వభావంలోకి దివ్మ [ప్రకృతిని, దివ్యజీవనాన్ని తీనికొని రావటము ఈ యోగం యొక్క ధ్యేండుం. వ్యక్తిగత మోశుం దీనిలక్యం కాడు. వ్యక్తిగత ఆనందమే కాడు మన ధ్యేయం. [క్స్తుచెప్పిన దేవ రాజ్యన్ని లేదా మన నత్యయాగాన్ని, దివ్యఆనందాన్ని క్రిందికి తీనికొనిరావటం మనలక్యం. దైవేద్భ ఉంటేనే మనకు మూక్తి లభిస్తుంది. ఈ నాటకానికి ఆయనే ప్రభువు. ఆయన దయ, అనుమతిలేనిది ఏ ఆత్మకూడా ఈ నాటకాన్ని విడిచిపోలేదు. అజ్ఞానము, భోగము ద్వంద్వాలు—పీటిద్వారా మన మనస్సును తీనికాని పోవటం మనలో ఉన్న ఆయన ఇచ్ఛ ఒకొక్కక్కసారికావచ్చు. దీనిలో చెడ్డ ఏదీలేదు. అది దైవలీల. దీన్ని గు్రంచి తన స్వేచ్భను తెలిసికొని కూడా దైవనాటకంలో పాఠ్రాధారి కావటం, ఈ నాటక పద్ధతిని మార్భటానికి గాను ఆయన ఆదేశంకోసం పేచి ఉండటం వివేకి లకుణం.

ఉన్నత విజ్ఞానాన్ని ప్రమాదంనుంచి కాపాడి రశించటానికి ఒక దేశాన్ని భగవంతుడు ఎన్నుకుంటాడు. ప్రస్తుతం ఆ దేశం మన ఖారతదేశం. అజ్ఞానము ద్వందాన్లల ద్వారా, నంఘర్షణ, సాన్వర్థము, దైన్యము, తామసిక రాజసిక సౌఖ్యాలు-పీటిదాన్రా ఆనందాన్ని పొందాలని ఆయన సంకర్పించినప్పడు, ఖారతదేశంలోని విజ్ఞాన జ్యోతినీ ఆయన మందగింప జేస్తాడు. ఆదేశాన్ని అణగ్రదొక్కి ఉంచుతాడు. ఆయన రీలావినోదంలోని ఈ ఆంశంతో ఈ దేశం జోక్యం చేసుకోకుండా ఉండా లనేదే ఆయన సంకల్పం. నరుడి నుంచి నారాయణుణ్ణి సృష్టించాలని ఆయన సంకర్పించినప్పడు ఖారతదేశం మీద విజ్ఞాన వృష్టిని కుంపించి తద్వారా ఖారతదేశం ప్రపంచినప్పడు ఖారతదేశం మీద విజ్ఞాన వృష్టిని కుంపించి తద్వారా ఖారతదేశం ప్రపంచినప్పడు ఖారతదేశం మీద విజ్ఞాన వృష్టిని కుంపించి తద్వారా ఖారతదేశం ప్రపంచినప్పడు ఖారతదేశం మీద విజ్ఞాన వృష్టిని కుంపించి తద్వారా భారతదేశం ప్రవంచినప్పడు ఖారతదేశం మీద విజ్ఞానం దిందేశాన్ని అందించేలాగ చేస్తాడు. విజ్ఞానం కుంచించుకొని పోయిన సమయంలో ఖారతీయం యోగులందరు, స్వీయ మోజెవలంబులై ప్రపంచాన్ని వదలిపోతాడు. విజ్ఞానం వి.స్థరించే సమయంలో వారుమళ్ళీ ప్రపంచంలో ప్రవేశించి వ్యవహరిస్తారు. అప్పుడు మరొకసారి జనకుడు ఆజాఠశ తువు, కార్తవీర్యడు మొదలైన యోగులు సింహాసనాలను అధిషిస్తారు.

మానవునిలోని చెవల్ల సత్య కల్యాగాల మధ్య పర్భమిస్తుంది. నత్య యుగంలో సామరన్యత, పర్పూర్ణత స్వచ్ఛందంగా నెలకొంటాయి. త్రేతా యుగంలో ఇవితగ్గి పోయు ఇబ్ఫాశక్రివల్ల నిలబడతాయి. ద్వాపరంలో మరింత పతనం జరిగి వైజ్ఞానిక నియమాల సమ్మతి వల్ల ఇవి స్రప్పేస్తాయి. కల్ యుగంలో ఇవిపూర్తిగా ధవ్రంసం ఆపుతాయి. ఆయితే, కల్యిష్యుగం కారు. మరొక నత్యయుగానికి నాండీ వాచకం. కల్యుగంలో ప్రాచీన పిజ్ఞానం అంతరించి పోయు, పేదాలు ఉపన్న త్రలలోని కొన్ని ఖాగాలు మిగ్లి ఉంటాయి. ఆయితే సామనర్య పరిపూర్ణతలను నిర్మించే మొదటి ప్రయత్నానికి అంటే ఊర్థన్గమనానికి ఈ నమయం అనుకూలంగా ఉంటుంది.

ఈ సామరస్యాన్ని ఖారతదేశం మాత్రమే కనుగొనగలదు. ఎందుకంటే, మార్పువల్లనే తప్ప-అంటే (పస్తుత మానవ స్వభావం మార్పుచెందితే తప్ప సాధ్యపడదు. యోగంవల్లనే ఈ మార్పు సంభవిస్తుంది. బయటినుంచి మనం ఏర్ప రచే రాజకీయ సామాజిక వ్యవస్థలవల్ల ఈ మార్పురాడు. మానపుని మనస్సు, కర్మ సాంగంమారి పోవాలం జే, ఈ మార్పు అంతరంగంలో జరగాలి. మనలోను ప్రపంచంలోను భగవంతుని దర్శించి, ఆ దర్శనం ద్వారా జీవితాన్ని మలచుకోటం వల్లనే ఈ మాట్ప జరుగుతుంది. పూర్ణయోగం ద్వారానే ఈ విధమైన పరివ రైన సాధ్యపడుతుంది. ఏదో ఒక్షత్యేక ప్రయోజనాన్ని ఆశించే హఠ, రాజ యోగాల వల్లకాక ఆధ్యాత్మయోగం వల్లనే ఈ సిద్ధి లభిస్తుంది. దృశ్యమాన బ్రపంచమంతా, స్టావర జంగమ హుపమైన ఈ జగత్తుస్వాతం, దివ్యుబ్రహ్మమయంగా ఖావించి, పరాత్పరపురుషునికి న్వయం నమర్పణ చేనుకోవటమే అధ్యాత్మయోగంలోని ప్రాన్సూత్రం. ఈ సమర్పణ సంపూర్ణంకావాలి. ఏదీ తనకు మిగుల్చుకోకూడదు. ఏకోరికగాని, అభ్యర్థనగాని, అభ్స్మాయంగాన్, "ఇది ఇలా ఉండారి. ఆదిఅలా ఉం హాలి ఇదిఆలా ఉండకూడదు అనేఖావనగాని ఉండరాదు. కోరికలు తొలగి, పైజ్ఞానికే చ్ఛమాయమై, ధ్వంద్వాకం నశించి దృశ్యాదృశ్య ప్రపంచమంతా సర్వేశ్వని వివేక ్డి ఆనందాల అభివ్య క్రిగా గుర్తించ**టం** జరగారి. డె 9వరు చేతి**రో** ఇంజన్ తటస్థంగా ఉన్నట్లు మన భగవంతుని చేతిలోని పరికరంగా తటస్థంగా మెలగాలి. ఆహంకారాన్ని పూ\_ర్తిగా తొలగించుకొని (పశాంతత, ఆనందము, విజ్ఞానము, పరి పూర్ణక్రియ మనలో వ్యక్తం ఆయ్యే పీలుకరిగించారి. ఆప్పడు మనలోని భగవం తుడే సాధకుడు సిద్ధుడుకావటం చేత యోగ్రకీయల ఆనంతదివ్యశ\_క్త్రీ మనలో పని చేయటం (పారంభమవుతుంది. ఇదిమన కృషి, సామర్థ్యాలవల్ల జరగదు. (పకృతి పనిగా జరుగుతుంది. ఆత్యంత శ\_క్తివంతమైన రాజయోగం యొక్కా "సందు మనం"గాని, బాగా అభివృద్ధి అయిన '(పాణాయామం'గాని తీ(వధ్యానంగాని, పరవ శఖక్తిగాని స్వార్థత్యాగ పూర్వక కర్మగాని- అవిఎంత బలమైనవి, శ\_క్తికలపే అయినా-ఈ అత్యున్నత యోగక్రియ ముందు బలహీనమే ఆపుతాయి. ఈ యోగా లస్నీ మనశ క్రివల్ల పరిమితమైనవి కాగా పూర్ణయోగం భగవంతుని శ\_క్తి కనుక ఆపరిమితమైనదవుతుంది. ఈ యోగం ఆయన ఇచ్చకు పరిమితం అవుతుంది. ప్రపంచంలో ఉన్నమనకు ఏది (శేయస్కరమో ఈ ఇచ్చకు బాగా తెలుసును.

ఈ యోగంలో మొట్టమొదటి (ప్రకీయా "ఆత్మనమర్పణ నంకల్పము". నిన్ను నీవు హృదయపూర్వకంగా నీ నర్వక్తితో భగవంతుని చేతుల్లో ఉంచుకో. షరతులు విధించకు, ఏదీ ఆడుగకు, యోగసిద్ధిని కూడా ఆడుగకు. నీద్వారా ఆయన ఇచ్ఛ నెరవేరాలని మాత్రమే కోరుకో. ఆడిగినవారికి ఆయాన అడిగినంతవరకే ఇస్తాము. ఆడగని వారికి, వారికి కావలసినమీ, వారు అడిగి ఉండవలసినమీ అన్నీ ఇచ్చి అధికంగా తన్నుతాను తన (పేమపూర్వకమైన వరాలను న్వచ్ఛందంగా అను(గహిస్తాడు.

ఇకరెండవ కృక్తయ. నీవు కృక్తాకు తప్పుకొని, నీలో దై వశక్తి ఎలా పనిచేస్తున్నదో గామనించటము. ఈ దైవచర్యతో పాటు కల్లోలము, బాధలు కూడా కనిపిస్తాయి. అందుకే విశ్వాసం అవసరం. పైకి కనిపించేవి, కనిపించనివి అయిన మాలిన్యాలు నీలోపేస్తి ఉన్న అవిపైకి వస్తాయి. పూర్తిగా తుడిచి పెట్టనంతవరకు అవి తిరిగి తిరిగ వస్తూనే ఉంటాయి. పందేహాపడకు. సందేహం కలిగినా అది తొలగిపోయే దాకా దానిని గామనించు. ఆదివరకే కొంత ఆభివృద్ధి సాధించినవారి సత్సంగములో ఉండు. ఒకవేశ అదిలభించకపోతే ఆత్మసమర్పణ సూతానికి కట్టు పడి ఉండు. అంతరంగంలో విషాదము, బాహ్యంలో బాధాఘాతాలు కలిగినప్పుడు ఈ గీతావాక్యాన్ని స్మరించు:

"మచ్చిత్త స్పర్వడుర్గాణి ముత్పసాజాత్ తరిష్యసి"

"నేనే మోజ్మిస్తాను." నీపు బాధపడనక్కర్లేదు. పోరాటంతో నిమిత్తంలేదు.

<sup>&</sup>quot;ఆహంత్వా సర్వపాపే భ్యో మోజ్ యిష్యామ్మిమాశుచ"

రోగ్రమాద పాపళయం సీకక్కరిలేదు. ఆయనను ఆశ్రయించు. "నేను నిన్ను పాపాన్నుంచి తొలగిస్తాను." మోడం ఆనేది ఒక అద్భుతంలాగా ఊడిపడేదికాదు. పరిశుద్దత యొక్క ప్రక్రియాగా ఆదివస్తుంది. పాపాదులన్నీ దానిలో ఖాగాలే. చాలా కాలం శుభంచేయనిగదిని ఊడ్బేటప్పుడు దుమ్ము తెరంఖ లేచినట్లు ఆవిలేస్తాయి. ఈ దుమ్మునిన్ను ఉక్కిరిబిక్కింది చేయవచ్చు. అయినానరే పట్టువదలకు. "నేనుశుద్ది చేస్తాను" (మాశుచకి) ఆంటున్నాడు భగవానుడు.

్ పక్కకు తొలగి ఉండాలంటే నిన్ను నీవు సాష్ మా త్రైద్యమ్యడి వుగా తెలుసుకోవాలి. పనిచేసేడ్ కక్తిరూపంలో, కాళ్గా భగవంతడే. ఆపనిని కాళ్ యజ్ఞంగా (శ్రీకృష్ణునికి ఆర్పీ స్తుంది. ఈ యజ్ఞాన్ని చూ స్తున్న యజమానివి సీవు. (పతికదలికకు సీవు ఆవనరం. దాని ఫలితాన్ని రుచిచూచేది సీవే. ఆధారమంటే ఏమిటో తెల్స్ కర్తవ్యాభిమాన త్యాగం చాల తేలిక అవుతుంది. మనస్సునకు పర కాష్ట ఆయిన ముద్దీకి ఎగువన ఉన్న త ముద్ది లేక విజ్ఞానం నత్యధరాక్షనికి ఆధారమై ఉన్నది. దీనికిపైన (కీస్తు చెప్పిన 'సీలోని దేవరాజ్యము' ఆనందము ఉన్నవి. నిమ్మ స్థితులలో మనం జాగృతులమంగా ఉన్నాముకాని విజ్ఞాన ఆనందాలలో నిదా వస్థలోనే ఉన్నాము. మనలోని ఈ చైతన్యస్థాయులను మేల్కొల్ఫాల్సిలీ. వాటి జాగృతియే యోగసిద్ధి. ఆదివరిగిననాడు గీకలో చెప్పినట్లు భగవంతునిలో నివాసము చెసేస్థితి ప్రకృడ్యతుంది. దీనికి (శ్రీకృష్ణడు 'మయినివసిష్య స్యేవ'ఆనిపేర్కొన్నాడు.

ఇక ఈ యోగములోని మూడప ప్రక్రియ. అన్నింటిస్ భగవంతుగానే చూడటం! ఇందులో మొట్టమొదట నర్వవ్యాపక దేశకాలాలను అవిచ్ఛిన్న నిరాకార స్థితిగా దర్శిస్తాడు. ఇదినదాత్మగా (నిట్మై—యము) శాంతరూపంగా ఆలశ్యంగా గోచరిస్తుంది. ఈ దర్శనంలో పేకత్వమే నత్యంగా మిగిలినదంతా మాయగా తోస్తుంది. ఇంతటితో ఆగక, ఈ నిరాకార దర్శనానికే పరిమితుడవు కాక ముందుకు సాగితే. ఇదే నదాత్మఅంతటా వ్యాపించి ఉన్నదస్తీ, నామరూపాలు కూడా బ్రహ్మ స్వరూపా లేనస్ (గహిస్తావు. అప్పడు ఉపనిషత్తుందు, గీత చెప్పినట్లు 'ఆత్మానం నర్వభూతేమ నర్వభూతాని చాత్మని' ఆనే జ్ఞానానికి ఆనుగుణంగా నడుచుకొంటావు. 'నర్వంఖల్విదం బ్రహ్మ' ఆనే నూ తంలోని నిజంతేట పడుతుంది. బ్రహంచమంతా ఒకలీలగా, నాటకంగా తోచటం ఈ యోగదర్శనానికి మంకుటాయమానమైన ఆను భూతి. ఆర్కిప్ముడు "ఆవ్యక్తో వ్యక్తాత్పరం" వ్యక్తావ్య క్తాలను అధిగమించినవాడని

్గహిస్తావు. నదాత్మజ్ఞానాన్ని కోల్పోకుండానే లీలాజ్ఞానాన్ని హిందుతావు. నదాత్మ మెనుక బౌద్ధుఅంశూన్యంగా ఖావించిన 'అనంత్' అనే నిశ్శబ్దత ఉన్నది. దానిమెనుక పరాత్పరపురుషుడు (పురుషోవరేణ్య ఆదిత్య వర్ణ స్థమను పరస్తాంత్) ఉన్నాడు. ఇంతే తననుంచి ప్రపంచాన్ని సృష్టించిన ''అనంత పరిమిత" ఈశ్వరుడు. ఆనంత శాంతశవ నారాయణుడు ప్రేమంతో మనలందర్నీ తన పైపునకు ఆకర్షించి, ఆధి పత్యంతో మనందర్ని ఆకట్టుకొని నానావిధ జగత్తులో ఆనందశక్రి సౌందర్య రూప లీలా వినోదంలో మునిగి యున్న లీలామయుడు జ్రీకృష్ణుడు.

ఈ క్రవందం ఆయనస్థితి, జ్ఞాన, ఆనందాలపీల ఆంత నచ్చిదానందముం వదార్థం భౌతికంకాదని, చై తన్యయొక్క ఒకరూపమని ఒకనాడు నీకు తెలుస్తుంది. దానిగట్టితనం సంహతి ధృతి అనేగుణాల కలయిక అంటే చేతనయొక్క ఒకస్థితి తప్ప పేరుకాడు. అనంతగుణ బ్రహ్మరూపుడైన త్రీకృష్ణుడే ఈ పదార్థ జీవ మనస్సులు, ఈ గ్రహింపు మంనకు కలిగిననాడు ఉపనిషత్తులు చెప్పిన "ఆనందం బ్రహ్మణో విద్యాన్నబిళేతకు తశ్చన" (బ్రహ్మానందం హీందినవానికి దేనివల్లా భయపడే ఆవనరంలేదు) అనే వాక్యార్థం బోధపడుతుంది. ఈశావాస్య ఉపనిషత్తు చెప్పినట్లు:

యున్మిన్ సర్వాణిభూతాని ఆతైక్తవా భూ ద్విజానత: త(తకోమొహ:క శశోక: ఏకత్వం అనుపశ్యత:

ఆండే సర్వభూతముతు తానుగా తెలిసినానికి మోహళోకా లేక్కడివి? అప్పుడు మనకు డ్రపంచం పేరుగా కనిపిస్తుంది. అంత శుఖము, శివము, మంగళము, ఆనందమయము. మనము "సర్వభూతాత్మ భూతాత్ము"లము అనుతాము. దివ్యస్థితిని డ్రహిశించజేసే కేంద్రంగా రూపొంది డ్రూహ్మ్మ్మీతిని చేరుతాము.

జడమనే దావిలో ఆంతర్గతంగా దైవంఉన్నాడు. అన్నమనీ చెప్పబడే పదార్థంలోనేగాక ట్రాణం, మనో, విజ్ఞాన, ఆనంద, చిత్, సత్లలోనూ ఆతడే ఉన్నాడు. పిపీరికాది బ్రహ్మపర్యంతం "చిత్" స్వరూపంలో ఆ శ్రీకృష్ణండే వ్యాపిం చియున్నాడు. కనుకనే "ఈశావాస్యమిదం నర్వంయత్కి-ంచ జగత్యాంజగత్" అని చెప్పటం జరిగెంది. నర్వళూతాలలో ఆయనను దర్శించడం నరిపోడు. సర్వ కర్మలలో, నర్వభావనలలో ఆలోచనలలో ఆయననే దర్శించారి. ఈ దర్శనానికి రెండు విషయాలు ఆవసరం: ఒకటి: మన నర్వ కర్మఫలాలను ఆయనకు అర్పిం మాలి. రెండు: కర్మలను నహితం ఆయనకే సమర్పణ చేయాలి. కర్మఫలత్యాగ మంటే విర\_క్రితో ఫలాలను నిరాకరించటంకాడు. ఒకలక్యం లేకుండా షనిచేయటం కాదు. దీని ఆర్థం; కావాలస్, అవనరమస్, ఇలా జరగాలని, అలా జరగటానికి ఇలా చెయ్యాలిస్, మన నం ఆనుకొని కర్మ చేయ రాదు. క\_ర్థమ్యం కనుక, మన జీఎకలోని ప్రభువు ఆజ్ఞకనుక కర్మచేయాలి. భగవంతుడు ఏ ఫలితాన్ని ఆనుగమాస్తాడో దానినే స్వీకరించాలి. "నీకేదీ కావాలి" అనే దాన్ని తీసి పారవెయ్యం. భగవంతునికి కావలసినదేదో తెలుసుకోవటానికి యత్నించు. సీ హృదయం, సీ భావాలు అలవాటుగాకలిగే ఉదేశాలు నమ్మతగినవి కాదని గ్రాహించి గీకలో అర్జనుడి లాగా భగవంతుడు డేనిని న్యకమమని, అవనరమని నిద్దేశంచాడో తెలుసుకోవటానికి యత్నించు, క\_ర్తవ్యకర్మను నరిగా నిర్వహిస్తే ఆవనరమైనది. న్యకమమైనది ఆదే తప్పనినరిగా జరుగుతుందనే పూర్ణవిశ్వాసాన్ని అలవరచుకో. ఫలానాఫలితంరావాలని సీవు కోరకహ్హోయినా, ఆనుకోక పోయినా అదే వస్తుంది. ప్రపంచాన్నంతటినీ పరిపాలిస్తున్న శ\_క్రికి కనీసం సీకున్నంత పాటివిపేకం ఉండకహోదు. ఈ పాలనా నిర్వహా≾లో నిన్ను నూహాఆడిగే అవనరంగాని, నిన్ను సంపతించే ఆవనరంగాని దానికిలేము. భగవంతుడే అంతా స్వయంగా చూచుకుంటాడు.

మంది క\_్రవ్యకర్మ అంటే ఏది? చెప్పటం చాలాకట్టం "గహనా కర్మణో గంతిం" అంటుంది గీత. చాలామంది క\_ర్వ్యకర్మ అంటే ఇంగ్లీ షులోని Duty అనే మహనికి పర్యాయంగా "విధ్యు\_క్రధర్మ" ఆని అనువడ్స్లూ ఉంటారు. దీన్ని వారు నై తికకర్మగా ఆంటే నుష్ప్రదేన్ని సక్రమంగా ఖావిస్తున్నా వో ఆది లేదా సంఘానికి జాతికి మానవతకు మేలుకలిగించేది ఆని విక్షచిస్తారు. అజ్ఞానుల వ్యక్తి గత అహంకారాన్ని అణచడానికి, వారి కోర్కల కోలాహాలాన్ని ఆదుపు చేయడానికి ఈ వ్యక్తిగత సాంఘీక విధుణు ఆవసరమే కావచ్చు కాని వ్యక్తి గత సాంఘీక విధుణ ఆవసరమే కావచ్చు కాని వ్యక్తి గత సాంఘీక విధుణ ఆవసరమే కావచ్చు కాని వ్యక్తి గత సాంఘీక విధ్యక్త ధర్మానికే కట్టబడినటైతే మనుష్యడు మంచివాడు ఆవుతాడేగాని, పూర్ణయోగాన్ని సఫలంచేసుక్రాన్న వాడు మాత్రంకాదు. అప్పుడు ఒక ఫలాకాండ్ స్థానంలో మరొక ఫలాకాండ్ ప్రవేశిస్తుంది. ఈ ఉన్నత ఫలితాలకోసం ఆతడు ఇతోధిక కృషిచేస్తాడు. ఆవిలభించకపోతే దుఃఖిస్తాడు. పరోపకార పారీణుని వాంఛా తీడ్రత ఆన్నింటినీ మించి ఉంటుంది. పుణ్యభావనలో పాతుకుపోయిన ఆహంకా రాన్నిమించిన కతోర ఆహంకారం ఉండదు. ఎందుకంటే తన దృష్టిలోను ప్రజల దృష్టిలోను ఈ అహంకారం సమర్థనీయంగా కనిపించటంచేత, ఉన్నత న్యాయానికి

తెలఒగ్గ వలసిన ఆవసరం వారకి కనిపించదు. ఒక మేళ ఫలితాలను గురించి దుఃఖం లేదనుకున్న రాజసకర్మ చేసే వానికి ఉన్నంత్మకమ సంఘర్షణ ఉంటాయి. సంఘ ర్ఘణతో, ఆ తుతతో, ఆయాసంతో తిగుణాతీతుడు కాకపోవటం అలా ఉంచి, గుణాలకు బానిసగానే ఉండిపోతాడు.

వ్యక్తిగత పుణ్యం సాంఘికవిధి ఆనే అఖ్పాయాల ప్రాబల్యం వల్లనే అర్జునుడు యుద్ధ విముఖుడైనాడు. అకని హేకువాదాన్ని ఎదుర్కొవటానికి త్రీకృష్ణుడు రెండు వేర్వేరు ఖానాలను (పతిపాదించాడు. ఒకటి బద్ధడై మోంజొన్వేషి యైన వానికోనం తక్కువ స్థాయికి చెందినది, మరొకటి మొడ్సా ప్రీ పొందిన వానికి కావలసిన ఉన్న తమైనది. మొదటిది శాడ్రము. రెండవది నమర్పణ, ఆంటే కర్మకలాన్నే గాక కర్మను గూడ భగవదర్పణం చేయటం మన కోరికలు, హేకు వులు త్రీవవాంఛలు ఇష్టాఇష్టాలకు పేరుగా ఒక వ్రమాణాన్ని నెలకొల్పటమే శాడ్ర ప్రమాజనము. దాన్నిపాటి స్టే సాత్విక అహంకారాన్ని కూడ తగ్గించి మోడానికి సిద్ధవరుస్తుంది. పూర్వకాలంలో శాడ్రం అంటే పేదధర్మము. ఇది మానవ మానసిక తత్వంయొక్కా, ప్రవంచ సూతాల యొక్క రో తైన జ్ఞానంమీద ఆధారపడి మానవుడు తన్నుతాను తెందుకుకొనేటట్లు తన స్వఖావాన్ననునరించి జీవించేటట్లు చేస్తుంది. ఆ తరువాతి కాలంలో చాతుర్వర్ణ వ్యవస్థను అవలంబించిన స్మృతులు శాడ్రంఅయినాయి. తదనంతరం గుడ్డీఅలవాట్లు ఆచారాతు నంఘమర్యాదకుం శాడ్రం ఆయినాయి. ఇది తామసిక స్థీతిం బంధస్థితి.

ఆహంకారం ఎంతగొప్ప శాస్త్రాన్నైనా దుర్వినియోగం చేస్తుంది. పుణ్యా హంకారము, ఇష్టాయిష్టాలతో వ్యక్తిగత ఆభ్మిపాయాలతో కూడిన ఆహంకారము ప్రవేశిస్తాయి. శాస్త్రము శబ్దబహ్మము. అయితే మోకైనికి సిద్ధపడటమే చాలదు; నిజమైన మోకుం పైపునకు శీయంగా పయానించారి. ముక్తజీవి, కర్మత్యాగి శాస్త్రాన్ని దాటిపోశాడు. "శబ్దబహ్మతి వర్తతే".

్రకృతియేదై వశాననంపల్ల మన కర్మలన్మింటినీ చేస్తున్నదనిమన స్వభావాన్న నుననరించి దైవము మనకర్మను నిర్ణయిస్తాడన్నిగహించటమే కర్మనమర్పరణకు నరి అయిన పునాది. ఆ కథణంనుంచి ఆ కర్మఆయనదే అవుతుంది. ఆ కర్మనీది కాడు. దాని బాధ్యత నీదికాడు. కర్మ బంధమూరేడు. భగవంతుడు సర్వస్వతం త్రుడు ప్రభువు కమక ఆయనకూ బాధ్యత ఆనేదిరేడు. మనకర్మ 'స్వభావనియతమే' ఆయినా స్వభావం భగవంతుని పరికరం ఆయిపోయింది. అజ్ఞాన సంసాంధ్రాలు హూ\_రైగా నిండిన మనలో ఈజ్ఞానం కలగటం అంత సులభంకాదు. దీన్ని త్వరగా హొందటానికి మూడు మెట్లున్నాయి.

ఒకటి: "త్వయాహృష్కేళ హృదిస్థితేన యథానియుక్తో తథాకరోమి" ఆనే వాక్యానికి ఆనుగుణంగా జీవించటం.

రొండు: పై తత**్వం ఆ**లవడిన తరువాత రౌవడవడశలో "ఈశ్వరన్న<sup>ర</sup>్హ ఖాతానాం హృద్దేశే౭ర్జున తిష్టతి త్రామయన్ నర్వభూతాని<sub>.</sub>యం(తారూడాని మాయయా" అనే

గీతాక్లోకం చెప్పిన జ్ఞానంలో జీవించగలము. ఈ దశలో "తథాకరోమి" ఉండదు. "గుణావర్తన్న పేప" (గుణాలేపని చేస్తున్నాయి అని తెలుస్తుంది. గుణాలు చేస్తున్న వాటినీ స్వభావం నిర్ణయించిన వాటినీ పేర్పరచటం కష్టం. స్వభావంలోని కల్మపుంపల్ల ఫాపపుణ్యాల ఖాపన తలఎత్తుతుంది. భగవంతుని చేతిలో నిన్ను నీపు ఉంచుకున్నావు గనుంక నీలోని కల్మషాలను అతడే తొలగిస్తాడని గుర్తుంచుకో. అయితే పాపానికో పుణ్యానికో ఆంటిపట్టు కోకుండా మాంత్రం జాగ్తపడు. "నమే భక్తం! (పణశ్యతి" ఆని ఆయన మనకు ఆభయం ఇస్తున్నాడు.

మూడు : త్రిగణా తీతుడపు కావటం మూడవదళ. ఆంతే జ్ఞానరావ మైన నేత్వగుణం ్రవకాళజోక్రతిగా, కర్మరాప రజోగుణం తప్పునగా, ఆలస్య రూపతమోగుణం సమతలేక శాంతిగా రూపొందాగి. ర్వకాళము, తపస్సు సమత లుగా త్రిగుణాలు రూపొంది సామరస్యాన్ని సాధిస్తాయి. ఆంతకు ముందుగానే మనలోవ\_ర్తిసున్నది ఒక మహా విశ్వశ\_క్రియే తప్ప మన శరీరగత శక్తిగావనీ, ఆమహాశక్రియే సీకోసం ఆలోచిస్తున్నది, ఖావిస్తున్నది, కర్మలను చేస్తున్నది ఆనీ మన హృదయమనో శరీరాలను ఆశక్రియే నడిపిస్తున్నదనీ, నీకు తెంటస్తుంది. దీనివల్ల ఆనందం కలుగుతుంది. నీ మనో హృదయ శరీరములు నీవి కావు, భగవంతునివి. నీవు కేవలం నచ్చిదానందంలో ఒక కేందానివి. ఈ ఆధారంలో భగవంతుడు పర్తిస్తాడు. "యస్యనాహంకృతోఖావో బుద్ధిర్యన్యనతిష్యతే" ఈ ఆత్మార్పణకే (శ్రీకృష్ణడు ఆధిక ప్రాథాన్యత నిచ్చాడు: అందుకే

"మయినర్వాణి కర్మాణి సన్యస్యాధ్యాత్మ చేతసా

నిరాశ్ నిర్మై మోళూర్వాయుధ్యన్న విగతజ్వరం " ఆంటున్నాడు. ఈ ఫూర్ణ మహా మొజౌనికి సీపు నిస్పృహుడవు, నిర్ద్వందుడవు, నిరహ**ంకారుడ**వు కావారి. అన్నింటిన్ సంతోషంగా స్వీకరించారి. ఎందుకంటే, మన ప్రియాండై న భగవంతుడినుండే ఆన్నీ వస్తున్నాయి. ఈ జ్ఞానం, ఈ భ\_క్తి ఈకర్మ ఆత్మార్పణ సంకల్పంపల్లనే కఱుగుతాయి.

ఆహంకారమే ద్వంద్వాలను బంధకృంఖలాలుగా మార్చివేస్తున్నది. అహం కారం నత్వ,రజన్తమో అహంకారాలు అనే మూడు విధానాగా ఉంటుంది. రజో అహంకారం కర్మను, కర్మఫలాలను కోరుతున్నది. దీన్ని వివారించటానికే "మా కర్మఫలహేతుర్భూం" అని చెప్పబడింది. తమోఆహంకారం సోమరితనాన్ని, సుఖాన్ని కోరుతున్నది. దీనిని తొలగించటానికి కర్మనంగ వివర్జన బోధించ బడింది. సాత్వికాహంకారము జ్ఞాన, నంతోషాలతో బంధిస్తుంది. తన పుణ్యము తన ఆఖిపాయాలస్వమత అర్జునుడిలాగా వ్యక్తిగత పరోవకారబుద్ధి, న్యాయము, పుణ్యము దీనిలక్షణాతం. దీన్ని పోగొట్టుకోవటానికే "సుకృతదుష్క్రతులను" అధిగమించాలి.

్రేమాదం వాటి ప్రమాదాం వాటికి ఉన్నాయి. ఓజోగుణంవల్ల స్రామాదం "నేను చాలా గొప్పసాధకుట్టి, నేను చాల పురోగమించాను, నేను భగవంతుని మహాయుధాన్ని" అనుకోటం. భగవంతుని విషయంలో ఆయన కన్నా తనకే ఎక్కువ ఆసక్తి ఉన్నట్లుంటాడు. భగవంతుడు తనద్వారా వర్తిస్తు న్నాడని పైజ్ఞానికంగా ఖావిస్తాడు. ఇతరులలో కూడా దైవాన్ని చూస్తూ ఆతృతను ఆదుపు చేసుకోవటం అవనరం.

తమోగుణంవల్ల కరిగే క్రమాదం రెండు విధాలు: ఒకటి "నేను బలహీ నుణ్ణి, పాపిని, దురదృష్టవంతుణ్ణి, ఆజ్ఞానిని, పనికిమారిన వాడిని, వాడికన్నా తకుండ్రాణ్ణి, పీడికన్నా తకుండ్రావ వాడిని, నా లాంటివానిద్వారా భగవంతుడు ఏమిచేయ గలడు" ఆనుకోటం. తన పరికరాల ఆనమర్థతవల్ల భగవంతునికేమో కొరతపచ్చి నట్లు: 'మూకంకరోతి వాబాలం పంగుం లంఘయాతేగిరిం' అనేది నిజం కానట్లు: నీవుకూడ బ్రహ్మవే. దివ్యశక్తి నీద్వారాకూడా పనిచేస్తున్నదని గుర్తుంచుకో. రెండు: కళాంతి లభించగానే దానినే అంటి పెట్టుకొని ఆ సుఖాన్ని ఆ నిష్క్రియంగ్సీ పదలకుండా ఉండటం లోక సంగ్రహకర్మను భగవానుడే నిర్ణయించాడు. క్రవం చం మశ్శీ ప్రకృతిలో పడిపోవడం ఆయన ఇచ్చకాదు. నిష్క్రియతకు అంటి పెట్టుకోవటం ఆం మే మన కర్మను భగవంతునకు కాక ఆహంకారానికి అర్పించినట్లు అవుతుంది.

ఇక నత్వగుణ ప్రమాదం ఇది: సాధనలోని ఒక క్రియామ అంటి పట్టు కోవటం ఒక ప్రేక్ సిద్ధిలో ఆనందంహొందటం. తన శుద్ధిని గురించి నంతోషించ టం, ధిగవత్స్పర్శవల్ల లభించిన ఒకశ క్రినో, ఆనందాన్నో, న్వతం త్రతనో గురించి మురిసి పోవటం. నుప్పు ఒక్కటి గు ర్తుంచుకో. ఈయోగం సీకోనం కాదు. పై వన్నీ యోగలక్ష్యాలుకావు ముందే భగవంతుని పీడికోరనని నిశ్భయించుకున్నా పు. ఆయన ఇచ్పినదాన్నే స్వీకరిస్తానన్నావు, ఉన్నత సాత్యకాహంకారంనుంచి నువుస్తి ముక్తుడవు కావాలి. స్వార్థరహితమైన ఆత్మ భగవ త్పా ప్రివల్ల కలిగిన ఆనందాన్ని కూడా వదలుకొంటుంది. ఆన క్రివేకుండా నంతోషానందాలను స్వీకర్ స్తేనే సీఎమ్ సీదృడవు రేదా గీతాఫరిఖాషలో పరిషూర్ణ మానవుడవు కాగలవు.

ఇంతవరకు యోగ (షక్రియలు మూడు ఆని తేలింది. ఒకటి: ఆత్మనమర్పణ నంకల్పము. రెండు: ఆత్మజ్ఞానం ద్వారా ఆధారానికి విడిగా నిలబడటం. మూడు: నర్వత భగవంతునే దర్శించటం, కర్మఫలాలను కర్మలను కూడ బర మేశ్వరార్పణం చేయటం. దానిపల్ల ఆహంకార ద్వంద్వాలనుండి ముక్తుడవై,శుద్ధ, ముక్తి సిద్ధరూపుడవై ఆనందమయుడను కౌవటం. అయితే సంకల్పం అనేదిగనుక జరిగితే వైషశక్తియే (పకృతియొక్క మహా(షక్రియ ద్వారా మిగిలిన దాన్మంతా తానే నెరవేరు స్తుంది. నీపల్ల తప్పనినరిగా కావలనింది "ఆనుమతి" "స్మృతి" నీ మంచిని స్తుతించుకొంటూ, చెడును తిట్టుకొంటూ ఉండకుండా నీలో జరిగే దాని నంతా సాధనాభాగంగా ఆనుమతించాలి. తాత్కాలిక ఆనుమతి అంటే నిర్ధి ప్రంగాలోంగి ఉండటం. శాశ్వత ఆనుమతి అంటే రాబోయే ఫలితాలను ముందుగానే అంగీ కరించి వాంఛారహితంగా ఇచ్చను వ్యవహరింప జేయుటం. ఈధృతి ఉత్పాహాలీ లక్ష్యెన్ని చేరటానికి కావలసినవి. వ్యాకులత, కల్లోలాన్ని ఆలనటను కలిగించి తీవనుఖ దుంఖాలని స్తుందే కావి సువి సృతమైన ఆనందాన్నివ్వదు. ఈ మార్గాన్ని అనుసరింప దలచినవారు ఉపనిషత్తులు "దారులు"గా ఉండాలి.

స్మృతి అంటే అబ్దమత్తం. టిగుణపేగంవల్ల.స్మృతి నష్టమై, యోగి మృడౌతాడు. దారి తప్పుతాడు. ఈ బ్రమాదం వచ్చినప్పుడు నీవు విచారించవడ్డు. భగవంతుడే నీ వ్యవహోరాలన్నింటిని చూచుకొంటాడు. ఒకవేశ నీవు ఆ విధంగా పడి పోవటమే, ఆవసరమేమో! శిశువులాగా నీవు ఆ విధంగా నడక నేర్చుకోవచ్చు నేమో! యోగాన్ని దాని లజ్యొలను సదాస్మరణ చేయుటంవల్ల అడ్రమత్తుడవుగా ఉండాలను కోవటంకాడు. నర్వత్ర భగవంతుని న్మరించడం ద్వారా గీతలో చెప్పిన "నిత్య ఆనుస్మరణ" కావాలి. మొదటినుంచీ ఆత్మార్పణం చేసుకొన్నవారి మాంగ్గం సుకరం, నుశ్భీమం ఆవుతుంది. వారిని గురించిన డ్రహేశ్మైనేదు.

ననత్స్ఞాత్యంలో సిద్ధికి నాలుగు విషయాలు అవసరమని చెప్పబడింది. ఆవి శాస్త్రము, ఉత్సాహము, గురువు, కాలము. శాస్త్రము అంటే మార్గాన్ని బోధిం చటం. ఇంతవరకు చెప్పినదంతా అదే. ఇక ఉత్సాహం ఆం ేట అనుమతి, నిత్య స్మరణం. గురువు భగవంతుడు. మిగ్గిలిన దానికి సమయం ఆవసరం. జ్ఞానం కలిగిన తరాన్త భగవంతుదే గురువులన్న విషయాన్ని సీవు (గహిస్తావు. సీలోపల బయట ప్రతిచిన్న సందర్భము ఏవిధంగా సూజ్మ్మ్ ప్రణాశిక్షల్ల ఏర్పడిందో, సహజయోగ ప్రక్రియను సాగించటానికి అనంత విజ్ఞానం ఆ సందర్భాన్ని ఏపిధంగా ్రపకటించిందో, అంతర్బాహ్యచలనాలు ఏనిధంగా అమర్చబడి వున్నాయో, అవరి పూర్ణతను తొలగించి, పరిపూర్ణతను కలిగించటానికి అవిఒక దానిపై ఒకటి పనిచేసే టట్లు ఏవిధంగా చేయబడినాయో నీపు చూస్తాపు. ఒకమహా ్రేమ, విజ్ఞానము, నిన్ను ఉద్దరించటానికి పనిచేస్తున్నాయి. అందువల్ల సమయం పట్టుతున్నదని బాధ పడకు. చాలా ఆలస్యం అనిపించినా ఆపర్హార్జ్ఞ్వాలు, ఆటంకాలు సంభవి స్టే ఆప్రమత్రడవు, ధిరుడవు ఉత్సాహావంతుడవుగా ఉండి,మిగిలినదంతా భగవంతునికే విడిచిపెట్టు సమయం ఆవసరం. నీలో జరుగుతున్నది బ్రహ్మాండమైన కార్యము-నీ మాన్న బ్రకృతిని సాంతం దివ్య బ్రకృతిగా వరివ రైన చెందించటం. శలాబ్దాలు పట్టవలసిన పరిణామాన్ని కొన్ని సంవత్సరాలలోనే జరిగేటట్లు చేయటం. కాబట్టి సమయం పట్టిందను కోవద్దు. చాలా తొందరలో ఫరితాలనిచ్చే ఇతర మార్గాలు న్నాయి. ఏదో ఒక నిర్దిష్ట్ర క్రామ్ సికిచ్చి ఏదో చేస్తున్నాననే సంతృప్తిని నీ అహంకారానికి కలిగిస్తాయి. ఈ రోజు ఇన్ని ఆధిక ప్రాణాయామాలు, ఇంత అధిక కాలం ఆననాలు, ఇన్ని అధిక ఆవృత్తుల జవము మొదలైనవి ఇలాటివే. ప్రిటిలో ఇుత చేస్తే ఇంత అభివృద్ధి అని ఉంటుంది. కానిఒకసార్ ఆపద్ధతిని అనుసరిస్టే దానికే కట్టబడి ఉండాలి. ఇవస్నీ మానవ పద్ధతులేగాని ఆనంత శ క్ర్మీకియా పద్ధ

తులు కావు. ఈ శ క్రి నిశ్శబ్దంగా కానరాకుండా లక్ష్య్ ప్రైపుకుసాగి పొతుంది. ముందుకుపోతుంది; మళ్ళీ ఆగినట్లు కనివిస్తుంది. అప్పుడు తానుచేసిన బ్రహ్మీండ మైన కార్యాన్ని జయోత్సాహంతో డ్రకటిస్తుంది. కృత్రిమ పద్ధతులు మానవుని తెలివితేటలు నిర్మించిన కౌల్వలవ**ంటి**వి. వాటిలో (ప**యా**ణం సులభం, షేమం నిశ్చతం. ఆయితే ఒక నిర్దిష్ట్ స్థలాన్నుంచి మరొక నిర్దిష్ట్ స్థలానికి మాత్రమే అవి మనలను చేరుస్తాయి. మన యోగమార్గము విశాలము పథవిహీనము అయిన సము ద్రము వంటిది. దీనిద్వారా ప్రపంచం 8ోని అన్ని ఖాగాలకు విస్తానంగా ప్రయాణం చేయగలను. అనంత స్వేచ్ఛను పొందటానికి అనుమతి లభిస్తుంది. నీకు కావల సిందల్లా ఒక ఓడ, ఒకనడిపే చ్రకము (Steering wheel), దిక్సూచి, ఇంధనము, నిపుణుడైన నావికుడు. బ్రహ్మవిద్య నీ ఓడ, విశ్వాసమే నడిపే చక్రము, ఆత్మా ర్పణ దిక్సూచి; దైవాజ్ఞతో లోకాలను సృజించి, పాలించి నాశనంచేసే తల్లి ఇంధ నం, నావికుడు సా 🖫 త్ర్మ భగవంతుడే. ఆయితే ఆయన పనిచేసే విధానం ఆయనది. ఆయన సమయం ఆయనది. ఆయన మార్చెన్ని గమనిస్తూ ఆయన సమయంకోసం నిరీక్షించు (Watch his way and wait for his time). శాస్త్రాన్ని స్వీకరించి గురువుకు విధేయుడవు కావటం యొక్క ప్రాముఖ్యతను గు\_ర్డించు. అంతేగాని హేతువాదాన్ని దాని అర్హతను (గహించిక ముందే, సౌంద ఊహలను ఎక్కువ తక్కువ ఖావాలను హేతువుపేరిట వ్యక్తిగత విజ్ఞానం అనుసరించాలని యాంరోపి యనులవై అనుకోకు. తత్వచర్ఫలతోను, సూ శ్మ్మ పేదాంత సిద్ధాంతాలతోను పొద్ద పుచ్చడం ఈనాటి ఫాషన్గా తయారైంది. మాయ, అద్వైతాలను ముందుకునెట్టి ఆన్యాత్మికానుభవం స్థానే వాటిని ప్రతిష్ట్రిచటం జరుగుతున్నది. ఈ ఫాషన్లను నుప్పు అనునరించకు. ఇలాంటి (పశ్నల**తో సీ సమయాన్ని దండు**గ చేసుకొని తబ్బిబ్బుపడకు. నీలో విజ్ఞానం మేల్కొన్న స్పుడు ఈ స్థాన్నలన్నింటికి పుష్కాల మైన తేజోవంతమైన సమాధానం లభిస్తుంది. తత్వచర్చకు చోటుతేక పోలేదుగాని అది ఆధ్యాత్మి కానుభవానికి చెరికతైగా మాత్రమే ఉండారి. దాని అంతట ఆది శుష్క్రపాండిత్యం తప్పపేరుకాదు. సహాయ పడటానికి మారు అద్ని మార్గానికి అడ్డుగోడగా నిలు స్తుంది. ఈ మార్గాన్ని అంగీకరించిన తర్వాత ఆనవసర ఖయ సందేహాలు బ్రహ్మలు వదర్పెట్టి దాని శాస్త్రాన్నే అనుసరించు. మనస్సు ఉన్నత జ్ఞానం గ్రామాంచేటందుకు ఆనువుగా దానిని నిర్వికారంగా (Plastic) ఉంచుకో. ఆనుభవాన్నే గట్టిగా పట్టుకొని ఉండు. చీకటి అనిపించిన చోట వెలుగుకోసం నిరీడించు. అదివరకే ఈ మార్గాన్ని చేపట్టిన జీవన్మార్గ దర్శకులనుండి, గర్వపడక, అందినంత సహాయాన్ని స్వీకరించు. నర్వదా ఓర్పువహించు. సంకుచిత నిర్ణయాలు చేయడానికి త్వికపడకు. నీలోని అంతర్యామి జగద్గురువు సహాయంమ్వ ఆధారపడి మరింత పరిపూర్ణమైన అనుభూతికోసం, మరింత పూర్ణమైన వెలుగుకోనం నిరీడించుతూ ఉండు.

ఇక్కడ మాయావాదాన్ని గురించి కొంతచెప్పటం ఆవసరం. ఐరోపా హేతువాదము. ఇంటైయవాదము కారణంగా ఆధునిక ఖావాలు చొచ్చుకు ప్రాయిన ఆద్వైతబోధన ఈనాడు చాల ఎక్కువవగా కానవస్తున్నది. దీనికి తన్ను బాధ్యుడుగా చేసినందుకు బహుశః శంకరుడు విర్మాంతుడవుతాడు. ఈ ఆధునికుల బోధలు చాలామందిని చికాకు పరుస్తున్నవి. ఏకప్ష తత్వశాస్త్రాలు పాజ్మిక సత్యా లను చెపుతున్నాయని గుర్తుంచుకో. భగవంతుడు నిర్మించిన ఈ (పపంచ కఠోర తర్కబద్ధంకాదు. గానమాధురిలాగా ఆది అనేక పైరుధ్యాల సామరస్య స్థితి. ఆయన స్థితి నిరాపేడ్య, స్వేహ్ఛా పూర్ణముగనుక దానిని తార్కికంగా నిర్వచించడం కుద రదు. అన్నిమతాలను అనుమతించే మతం ఉత్తమమతం ఏలా ఆవృతుందో అలాగే ్పతి తత్వశాస్త్రానికి దాని సముచిత స్థానాన్ని దానికిచ్చి, ఆన్నితత్వ శాస్త్రాల సత్యాలను అనుమతించేదే ఉత్తమ తత్వశాడ్తుం అవుతుంది. మాయు ఆనేది ఒక ఆనుభవం-ముఖ్యమైనది కూడాను. తనకు ఆది విస్పష్టంగా విశాలంగా కనిపించటం వల్ల శంకరుడు దానిని ఆవసరమైన దానికన్న అధికంగా నౌక్కిచెప్పటం ఇక నీ కోసమంటావా లీలా ఖావనను స్థిరంచేయి, ఇది మాయాఖావనకన్న లోతైన తీక్షమైన ప్రదం. 'లీల' మాయాఖావనను ఇముడ్చుక్రాని దానిని ఆధిగమ్ముంది. మథురా బృందావనాలలో త్రికృష్ణనితో ఆడుకోవటానికి నిశృయించుకొన్నావు కనుక అన్ని వస్తువులు నిష్పలమనే ఖావనవల్ల సీకు ఉపయోగంలేదు.

భగవంతుడు ఒక్కడే అయినా ఆయన ఏకత్వానికే బద్ధడుకాడు. ఆయన సర్వదా నానా విధాఅంగా అభివ్యక్తం అనుతున్నాడు. అలాకావటం గత్యంతరం లేక పోషటంవల్ల కాదు. అది ఆయన ఇచ్ఛ. ఈ అభివ్యక్రికి అవతల ఆయన "అనిదైశ్యము" అనిర్వచనీయము. దానిని ఒకటి అనలేము, 'బహు' అనలేముం. ఉపనిషత్తులు తదితర పవ్రత్యగంథాలు బోధించేది ఇదే. ఆయన 'ఏకమే వాదిన

తీయం' మశ్శ్ ఈ మనిష్, ఆ మ్ర్ట్రీ, ఆ నీల్ రెక్డలపడ్, ఆఎ(రకళ్ళద్ ఆయనయే. అతడు శాంతుడు; ఆనంతుడు; జివుడూ ఆతడు." నేను అశ్వత్థవృక్షాన్ని" ఆని కృష్ణుడు గీతలో అంటాడు. "నేను మృత్యువును, నేను వైశ్వానరుడను, నేను జరరాగ్నిని, నేను వ్యాసుడును, నేను వాసుదేవుడను, నేను ఆర్జునుడను" ఇదంతా ఆయన ఆనంతస్థీతిలోని చైతన్యం యొక్క-(కీడ, ఆయన ఆభివ్యక్త రూపాలు కాబట్టి ఆవస్నీ నిజమే. మాయ అంటే తాను ఆఖివ్య క్రం ఆవుతున్న పరిస్థితుల నుండి బ్రహ్మ తాను స్వేచ్ఛగా పేరై ఉన్నాడని తప్పపేరే అర్థంలేదు. ఆయనను మనంచూచే విధానంవల్ల గాని, ఆయనను గురించి ఆనుకునే దానివల్ల గాని ఆయన పరిమితుడు కాడు. వస్తువులకు భగవంతని నుంచి పేరైన ఆస్తిత్వం ఉన్నట్లు ఖావించే అజ్ఞాన మాయనుంచి తప్పించుకోవాలిగాని భగవంతుడి నుంచికాడు; చైతన్య నుంచికాదు. భగవ౦తడు పరిమితులకు అపరిమితుడు, ఐద్దులకు నారదుడు, త్రీకృష్ణని ప్రతిగోపిక ఇంట్లోనూ ఉన్నట్లు చూచిన కథ నీశుగు ర్హుందా? ఈ కథ**లోని భ**\_క్తి**ఖావనను ఆలాఉం**చితే <sub>(</sub>పపంచ లీలకు ఈ కథమంచి ఉదాహారణ. సర్వమూ అతడే. పైకీ పేరుగా కనిపిస్తున్న క్రవ్తి త్రేమ ఉన్న పురుషో త్ర ముడు అతడే. ప్టన్నింటిన్ తనలోకి లాకొండులు. తన ఇచ్చననునరించి మళ్ళి బయుటకు రప్పిస్తాడు. ఒకదృష్టిలో వీరంతా ఆయనతో ఎకమై ఉన్నారు. దృష్టిలో వారు ఎప్పుడూ పేరుగానే ఉన్నారు. ఈ దృష్టులలో పిద్దినిజమనే వివాదాల వల్ల ఒరిగే లాభంలేదు. భగవంతుని చూచేవరకు, ఆయనను నిన్నుకూడా తెలుసుకొనేవరకు పేచిఉండు. ఆప్పడు వాదోపవాదాలు అనవసరం అవురాయి.

పేటన్నింటినీ గురించి ఊహించటమే మనలక్యం కౌరు. వాటిని అనుభ వించటం మనగమ్యం. మనం భగవద్రూపులంగా ఆభివృద్ధి పౌందాని. ఆయనలో ఆయనతో నివసించారి. ఆయన హర్షశక్తులు మనద్వారా ప్రవహించే కాల్వలముగా ఆయన కర్మలకు పనిముట్లుగా కావాలి. ఆన్ని ఆశుఖాలనుంచి పరిశుద్ధులమై ఆయన స్పర్శచేత పరివర్ధనపొంది ప్రపంచంలో దివ్య విద్యు త్తును సృష్టించే 'దైనమో' లాగా మనం రూపొంది ఆవిద్యు త్తును ఉజ్జ్వలంగా ఉత్తేజకరంగా మానవ జాతిలో ప్రవహింప జేయాలి, మనలో ఒక్కడు ఎక్కడ నిలబడితే ఆక్కడ చుట్టూ ఉన్న వండలాదిమంది ఆ దివ్య పకాశంతో, శక్తితో నిండి పోవాలి. భగవంతునిలోను ఆనందంతోనూ నిండిపోవాలి. చర్చతు, కట్టబాట్లు, మతాతు, తత్త్వశాస్తాంలో, అన్ని మానపులను రశ్వచటంలో విఫలం కావటానికి కారణం వాటికి పై జ్ఞానిక వర్గాతు, సిద్ధాంతాతు, ఆచారాతు, వృవస్థలతో శ్రీక లేకుండా పోయింది. ఆచారశుష్ట్ర డిక్సహాలు పట్టినంతగా (ఇవే మానవజాతిని రఓంచేటట్లు:) మరొకటి వాటికి పట్టలేదు. ఈ గోడవలలో అసలైన విషయాన్ని ఆక్మశ క్రిని పారిశుహ్హాన్ని వారు ఓస్మరించారు. మాశ్మీ మునం ఆ పై పుకు మోవారి. (క్స్త్రీ సిద్ధాంతమైన మానవజాతి పార్శుస్త్రిము పూర్ణతను, మహమ్మదు సిద్ధాంత<sup>ైన</sup> పరిపూర్ణ<mark>ెదాన్యము, ఆత్మనమర్పణ</mark>ైవ ేనవను, చైతన్య సిద్ధాంతమైన దివ్య వరిపూర్ణ ్రేమ ఆనందమును, తీరామ కృష్ణాని సిద్ధాంతమైన సర్వమత సమైక్యత మానవునిలోని ఓపక్షమును షన్మ స్వీకరించారి. ఈ సెలయేళ్ళన్నింటినీ ఏకంచేసి ఒక మహానదిగా, పరిశుడ్డ ము దాయిని అయిన గంగానదిని సృష్టించాలి. భగీరధుడు గంగానదిని క్రిందికి కెచ్చి తనపితరుల చితాభస్మాలపై ప్రవహింప జేసినట్లుగా భౌతిక బడ్డులైన మాడపకాతి జీవితంలోని మృత్యువుమీద ఆ గంగాప్రవాహాన్ని పారించారి. ఆప్పును మాఓవ జాతిలో ఆత్మ పునర్భవిస్తుంది. సత్యయుగం భూమిమీద ఆవతరిస్తుంది. ఏల యొక్క లడ్యం ఇంతమాత్రమే కొదు. మానపునిలో ఉన్నతోన్నతంగా మానిక త్వాన్ని వృద్ధిచేసి ఆధికాధికంగా దివ్యజీవిని పెంపొందించి, స్వర్గాన్ని మామి మీదను మరింతగా దింపి మానవుణ్ణి మళ్ళీమళ్ళీ ఉద్దరించటానికే ఆవతారాలుదిని షెబ్బాయి. మన్మకమ సాంతం అయ్యేదాకా, మనపని ముగిసేనాకా ఇక్కడ, ఈ భౌతిక విశ్వంలోని నమ స్థంలో నచ్చివానందం సఫలమయేక్త్రి దాకా ఇది కొన పాగుతూనే ఉంటుంది. తన ము\_క్రికోనమో రేదా ఏకొద్దిమంది ముక్తికోనమో పాటుప్పేవావి కార్యం ఆతడు విజయం సాధించినా కూడా న్వల్పై చేదే. కాని మాన్మకాడి సమ\_స్థంలోను ఆత్మశాంతి, హార్షము, పరిపూర్ణతలను శ్నీకొని రావటానికి జేవించే వానివని, ఆతడు సభలుడైనా, విఫలుడైనా పాక్షకంగా కొడ్డాలమే సాధించినా ఆది ఆంతులేని మహకాండ్రమే.

## లోక సాహిత్యమాల

త్రీమాత శతజయంతిని పురస్కరించుకొని మన యాం(ధ్ర్షదేశమునందలి తెలుగు ఖాషాభ్యాసులకు, రాష్ట్రేతరాం(ధ సోదరులకును త్రీమాత సాహిత్యమును తెలుగు ఖాషలో సంపుటాఅుగా అంద చేయు ఉడ్దేశ్యముతో త్రీమాత శతజయంతి గ్రాంథ (ప్రమరణ సమతీ 1976 వ సంవత్సరమున ఏర్పాటైన విషయము ఆంద రకు తెల్సినదే. ఇప్పటికా సమితి పక్షెన 6 సంపుటములు తెలుగువారి సహకార ముతో (ప్రమరించబడిన సంగతియు అందరెరెగ్గినదియే. ఇకముందు కూడ మిగిలిన సంపుటములు తెలుగువారి సహాయ సహకారాలతో ఆచ్ఛవేయు (ప్రణాశిక సమితి ముందున్నది.

ఇది ఇట్లుండ, త్రీమాతారవిందుల సాహిత్యము విషయ గాంఖీర్య కాకణముగా సులఖముగా ఆర్థముగాదను మాట తరచుగా వినబడుచున్నది. అందు నత్యము లేకపోలేదు. కాని; గంఖీర సాహిత్యాధ్యయనమునకు మనమును సిద్ధము కావలయుననుటయు ఉచితమే గదా!

కాని; జీవిత భౌతికావనరాల పూ\_ర్డేయుటకు నిర్విరామముగా పని చేయు చున్న నేటి మానవునికి ఇటువంటి మహో న్నత సాహిత్యము నధ్యయనము చేయుటకు తీరిక, ఓపికకూడ తక్కు—పే. అటువంటప్పడు త్రీఆరవింద సాహిత్యాన్ని సామాన్యుడు అధ్యయనము చేయుట సాధ్యము గాదను మాటయు నిజమేం బృహ ద్రంథముల కొనుగో అం చేయుటయు ఆతనికి కష్టసాధ్యమే.

అందుచేత త్రీమాత శ. జ. గం. ప్ర. సమీతి ఒక లఘు ప్రణాళికను చేపట్టినది. దాని పర్యవసానమే "లోక సాహిత్యమాల". సామాన్యుడర్థము చేసి కొనుటకు వీలగు ఖాషలో, చిన్న చిన్న ప్రక్షములుగా, సరసమైన ధరలకు త్రీ మాతారవిందుల సాహిత్యమును తెలుగు వారి కందించాలను ఖావమే దీనికి పునాది. ఇట్టి సాహిత్యమును ఒరిస్సా రాష్ట్రమున ఒరియా ఖాషలో అక్కడి త్రీ మాతారవింద కేంద్రములందించి మార్గదర్శకములైనవి.

ఇట్టి లోక సాహిత్యమాలలో మొదటి కుసుమముగా త్రీ నళిస్కొంత గు ప్రగారి, 'Sweet Mother' అను ఆంగ్ల రచనకు "త్రీ మధుమయీ మాత" యను తెలుగు అనువాదమును ఒకటి, రెండు ఖాగాలుగా సమీతి ముద్రించినది.